GOLDEN
SCRIPTS

OLTIN
BITIGLAR

2025 Vol. 4

uuuuuuuuu
goldenscripts.tsuull.uz



GOLDEN
SCRIPTS

OLTIN
BITIGLAR

uuuuuuuuu



BOSH MUHARRIR
Shuhrat Sirojiddinov

BOSH MUHARRIR
O‘RINBOSARI

Karomat Mullaxo‘jayeva

MAS’UL KOTIB
0zoda Tojiboyeva

TAHRIR HAY'ATI

Karl RayxI (Germaniya)
Isa Habibeyli (Ozarbayjon)
Seyhan Tanju (Turkiya)
Almaz Ulvi (Ozarbayjon)
Benedek Peri (Vengriya)
Vahit Turk (Turkiya)

Teymur Kerimli (Ozarbayjon)
Eunkyung Oh (Koreya)

Nazef Shahrani (AQSh)
Bogijon To'xliyev
Muhammadjon Imomnazarov
Bilol Yujel (Turkiya)
Qosimjon Sodiqov

Zulxumor Xolmanova
Mustafa O‘ner (Turkiya)
Nurboy Jabborov

G‘aybulla Boboyorov
Kimura Satoru (Yaponiya)
Imran Ay (Turkiya)

Aftondil Erkinov

Nadir Mamadli (Ozarbayjon)
Rashid Zohidov

Otabek Jo‘raboyev

Bulent Bayram (Turkiya)
Qo‘ldosh Pardayev
Nodirbek Jo‘raqo‘ziyev
Oysara Madaliyeva

Hilola Nazirova

MUNDARIJA

MATNSHUNOSLIK

Bahriddin Umurzoqov
Aliy Safiy Koshifiy Hiraviyning voizlik,
xattotlikva kotiblik faoliyati 4

ADABIYOTSHUNOSLIK

Dilnavoz Yusupova
Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam”
asarining usmonli tarjimoni sifatida 16

Marg'uba Abdullayeva
"Magsad ul-atvor” dostoni va uning g‘oyaviy-
badiiy xususiyatlari 29

LINGVISTIKA

Tanju Seyhan
Ali Sir Nevayi ve Uslubunda Fiillerin Yeri 42

To'lqin Tog'ayev
Ashurali Zohiriy - jadid matbuotining
atoqli vakili 63

Ma'rufjon Dustmurodov
Uyg‘ur xoqonligiga oid Qarabalg‘asun
I1 bitigi: leksik birliklarning badiiy

funksiyasi 76
MATN

Aftondil Erkinov

“Majmuat ush-shuaroyi Firuzshohiy”dagi

“Ohista-ohista" radifli g‘azallar 140



EDITOR IN CHIEF
Shuhrat Sirojiddinov

DEPUTY EDITOR IN CHIEF

Karomat Mullakhojaeva

EXECUTIVE SECRETARY

Ozoda Tojibaeva

EDITORIAL BOARD

Karl Rechl (Germany)

Isa Habibbeyli (Azerbaijan)
Seyhan Tanju (Turkey)
Almaz Ulvi (Azerbaijan)
Benedek Peri (Hungary)
Vahit Turk (Turkey)

Teymur Kerimli (Azerbaijan)
Eunkyung Oh (Korea)

Nazif Shahrani (USA)
Bakijan Tukhliev
Mukhammadjan Imomnazarov
Bilol Yujel (Turkey)
Kasimjan Sadikov
Zulkhumor Kholmanova
Mustafa O'ner (Turkey)
Nurboy Jabborov

Gaybullah Babayarov
Kimura Satoru (Japan)
Imran Ay (Turkey)

Aftandil Erkinov

Nadir Mamadli (Azerbaijan)
Rashid Zahidov

Atabek Juraboev

Bulent Bayram (Turkey )
Kuldosh Pardaev

Nodirbek Jurakuziev

Oysara Madalieva

Hilola Nazirova

CONTENTS

TEXTOLOGY

Bahriddin Umurzoqov
Ali Safi Kashifi Hiravi’s Activities as a
Preacher, Calligrapher, and Scribe

LITERATURE

Dilnavoz Yusupova
Fanoyi Shirazi as the Ottoman Translator
of Tarikh-i Mulik-i ‘Ajam

Marguba Abdullaeva
The Epic “Magsad ul-Atvor” and its
Ideological and Artistic Characteristics

LINGUISTICS

Tanju Seyhan
The Function of Verbs in the Stylistic
Framework of Ali Shir Nava’i

Tulkin Togaev
Ashurali Zohiri is a Prominent
Representative of the Jadid Press

Ma'rufjon Dustmurodov
Karabalgasun II Inscription of the
Uygur Khaganate: literary Function of
Lexical Units

TEXT

Aftondil Erkinov

Ghazals with the refrain "Ohishta-ohishta"
in "Majmuat ush-shuarayi Firuzshahi"

16

29

42

63

76

140




Oltin bitiglar — Golden scripts 2025/4

ISSN 2181-9238 16—28
ADABIYOTSHUNOSLIK
LITERATURE

Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam”
asarining usmonli tarjimoni sifatida

Dilnavoz Yusupova'!

Abstrakt

Magqgolada Alisher Navoiy “Tarixi muluki Ajam” asarining XVI
asrda usmonli turk tiliga Fanoyi Sheroziy tomonidan qilingan tarjimasi
masalalari tadqiq etilgan. Maqola muallifi Fanoyi taxallusli ijodkor
haqidagi uchta farazni o‘rtaga tashlaydi va asar nusxalari asosida buni
dalillashga urinadi. “Tarjumayi tavorixi muluk” asarining fanga sakkizta
nusxasi ma’'lum va ulardan yettitasi qo‘lyozma, bittasi matbaa nashr -
toshbosmadir. Bu nusxalarning eng gadimgisi 989/1581-yilga tegishli.
Tarjimaning asl - tarjimon nusxasi bizgacha yetib kelmagan. Hozirgacha
mavjud nusxalar tarjimon nusxasidan ko‘chirilgan. Muallif Alisher Navoiy
asari matnini Fanoyi amalga oshirgan tarjima matn bilan qiyoslab,
matndagi farqli jihatlarni aniqlaydi. Fanoyi tarjimasida asliyat matni
asosan saqlab qolinganligi, ba’zi ma’lumotlarning qo‘shilishi yoki ayrim
o‘rinlardagi qisqartirishlar tarjimonning o‘ziga yoki matnni ko‘chirgan
xattotlarga tegishli bo‘lishi mumkinligi xususidagi mulohazalarini
bildiradi.

Kalit so‘zlar: adabiy ta'sir, tarjima, qo‘lyozma nusxalar, matbaa
nashr, shohlar tarixi.

Kirish

Alisher Navoiyning nomi va asarlari hayotlik chog‘idayoq
turkiy va forsiy dunyoda mashhur edi. Aynigsa, uning Usmonli turk
adabiyotiga ta‘siri masalasi o‘zbek va jahon olimlari tomonidan
e‘tirof etilgan va bu borada ko‘plab tadqgiqotlar yaratilgan
[Levend 1958; Cetindag 2002; Kleinmichel 2006; Esir 2014; Tirk
2021; Yusupova 2021]. Shoir asarlari tilini tushunishga bo‘lgan
intilish usmonli turk tilida “Abushqga” lug‘atining tuzilishiga olib
kelganligi, Navoiy asarlarini mutolaa etish, tarjima qilish va badiiy
jjodda uning asarlariga ergashish XVI-XX asrlar mobaynida ham

v Yusupova Dilnavoz Rahmonovna - filologiya fanlari doktori, professor,
Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti universiteti.
E-mail: mumtoza_dil@mail.ru

ORCID ID: 0000-0002-9955-0891

Iqtibos uchun: Yusupova, D. R. 2025. “Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam”
asarining usmonli tarjimoni sifatida”. Oltin bitiglar 4: 16 - 28.

16



Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam” asarining usmonli tarjimoni sifatida

davom etganligi Usmonlilar saltanatida shoir asarlariga talabning
yuqori bo‘lganligini ko‘rsatadi.

Alisher Navoiy ijodining Usmonli turk adabiyotiga ta‘sirini
shartli ravishda ikki guruhga ajratish mumkin: I. Buyuk mutafakkir
asarlariga ergashib, asar yozish. II. Shoir asarlarining usmonli
turk tiliga tarjimalari. Birinchi guruh o'z ichida yana uch yo‘nalishni
gamrab oladi: 1) shoir she‘rlariga nazira va tazminlar yozish;
2) tazkirachilik yo‘nalishidagi ta‘sir; 3) “Xamsa” dostonlariga javob
yozish.

Shoir asarlarining usmonli turk tiliga tarjimalari masalasi
adabiyotshunoslikda u gqadar keng tadqiq etilgan emas. Hozirgacha
Navoiyning uchta asari usmonli turk tiliga tarjima qilingani haqgida
ma‘lumotlar mavjud. Bular - “Majolis un-nafois” [Turk2010], “Farhod
va Shirin” [Esir 2014] hamda “Tarixi muluki Ajam” asarlaridir.
“Tarixi muluki Ajam” XVI asrda Fanoyi tomonidan tarjima qilingan
bo'lib, ozbek va turk adabiyotshunosligida bu tarjima haqida
ayrim tadgiqotlar amalga oshirilgan [Salohiy 2006; Altun 2020].
Mazkur tarjima adabiyotshunoslikda “Tarixi Fanoyi” (Tarih-i
Fenayi) yoki “Tarjumayi tavorixi muluk” (Terclime-i Tevarih-i
Miilik) nomi bilan atab kelingan.

Navoiyning “Tarixi muluki Ajam” asari va uning

yozilish tarixi

“Tarixi muluki Ajam” (“Arab bo‘lmagan shohlar tarixi”)
asari Alisher Navoiyning tarixnavislik faoliyatini ko‘rsatuvchi
manba bo‘lib, XV asrning oxirlarida yozilgan. Aslida, bu asar “Tarixi
anbiyo va hukamo” bilan birga umumiy tarix kitobining bo‘laklari
hisoblanadi. Navoiy yashagan davr tarixshunosligi an‘anasiga ko‘ra,
avval payg‘ambarlar tarixi, so'ngra to‘rt Ajam sulolalari tarixi, keyin
Islom davri tarixi berilishi lozim edi. Shundan keyingina zamona
tarixiga o'tilgan va Navoiy ushbu gismlardan so‘ng Sulton Husayn
Boyqaro tarixini yozishni niyat qilgan edi [Qayumov 2011].

“Tarixi muluki Ajam”da Eron va Turon mulkida hukmronlik
qilgan to‘rt sulola: peshdodiylar, kayoniylar, ashkoniylar, sosoniy-
lar tarixi hikoya qilinadi. An’anaga muvofiq, tarix Odam Ato (a.s.)
davrigabog‘liqravishdatalqin gilinadi. Alisher Navoiy mazkur asarda
Abdulxayr Nosiriddin Abdulloh bin Umarning “Nizom ut-tavorix”,
Banokatiyning “Jome’ ut-tavorix” va “Devon un-nasab”, Abu Homid
Muhammad ibn Muhammad G‘azzoliyning “Nasihat ul-muluk”,
peshdodiylar podshohi Hushangga nisbat beriluvchi “Jovidoni
xirad”, Bu Ali Miskavayhning “Odob ul-arab val-furus”, Hamdulloh

17



Dilnavoz YUSUPOVA

Mustavfiy Qazviniyning “Tarixi guzida”, Sharafiddin Ali Yazdiyga
nisbat beriluvchi “Muntaxab” kabi manbalardan foydalanadi va
ko‘plab ma’lumotlarni shu asarlardan olganini aytib o‘tadi. Risolada
shoirlardan Abulqosim Firdavsiy va uning “Shohnoma”siga ko‘proq
murojaat qilinadi. Navoiy Iskandar haqidagi gissada xamsanavislar
Xusrav Dehlaviy, Nizomiy Ganjaviyning qarashlarini ham keltirib
o‘tadi.

Asarning asosiy qismi Kayumars ta'rifi bilan boshlanadi.
So‘ngra peshdodiylar sulolasidan o‘n bitta, kayoniylar sulolasidan
to‘qqgizta (Iskandarni ham qo‘shib hisoblaganda o‘nta hukmdor),
ashkoniylar sulolasidan on beshta, sosoniylar sulolasidan o‘ttiz
uchta, jami - yetmish hukmdorning nomi, ularning tarjumayi holi,
hayoti va yuritgan siyosatiga doir ma’lumotlar taqdim etiladi.
Deyarli har bir podshoh gissasidan keyin an’anaga muvofiq “she’r”,
“bayt” yoki “masnaviy” nomi ostida qissa mazmuniga uyg‘un baytlar
ilova qilinadi.

Asarning xotima qismi masnaviy shaklida yozilgan bo‘lib,
ellik baytdan iborat. Unda Navoiy bevosita Shoh G‘oziy - Sulton
Husayn Boyqaroga murojaat etadi. Uning adolati va saxovatini,
inson sifatidagi yuksak xulgini madh giladi. Shohni yagona javharga
giyoslaydi, shuning uchun ham unga “Nazm ul-javohir” asarini
bag‘ishlab yozganini aytadi. Aynan Husayn Boyqgaro tarixini bitishi
haqidagi niyatini bildiradi:

Vale azmim emdi budurkim, Xudoy
Agar bo‘lsa umrumg‘a muhlatfizoy,
Chekib turfa tarixingga xomani,
Qilib nuktag‘a tez hangomani.

Shu tariqa xotima-masnaviyning so‘'nggi baytlarida Navoiy
shohsiz jahonga omonlik bo‘lmasligini aytib, Husayn Boygaroga
yaxshi tilaklar bildiradi, duosini yo‘llaydi, ozi ham duolardan
umidvor bo‘lgan ohangda asarni yakunlaydi.

Asarning tarjimoni Fanoyi haqida

“Tarixi muluki Ajam” asarining tarjimoni Fanoyi haqida
manbalarda deyarli ma’lumot uchramaydi. O‘sha davrga oid tazkira
va tarixiy asarlarda ham tarjima muallifining nomi Kkeltirilma-
gan. Tarjimaning tanqidiy matnini nashrga tayyorlagan Hilal
Oytun Altunning yozishicha, Qohira nusxasidagi qaydlar orasida
“Mi’ellif-i In kitab Monla Fenayl rahmetullahi ‘aleyh” (Ushbu
kitobning muallifi mulla Fanoyi rahmatullohi alayh) degan izoh
mavjud. Shuningdek, “Monla Fenayiy” (mulla Fanoyi) nomi Leyden

18



Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam” asarining usmonli tarjimoni sifatida

universiteti kutubxonasi turk qo‘lyozmalari katalogiga kiritilgan
qo‘lyozmaning izohida ham uchraydi [Altun 2020, 27]. Muallif
taxallusidan oldin keltirilgan mulla sifati tarjimonning diniy
ilmlardan yaxshi xabardor olim va tarigat sohibi bo‘lganligiga
ishoradir.

“Tarixi muluki Ajam” asari haqida ayrim ishoralar keltirilgan
ikki tadqiqotda muallifning nisbasi Sheroziy sifatida ko‘rsatiladi,
lekin uning kimligi, boshqa tarjimalari yoki asarlari haqida
ma’lumotlar keltirilmaydi [Altun 2020, 27].

Turk olimi Sodiq Yozarning “Anadolu sahasi klasik tiirk
edebiyatinda terciime ve serh gelenegi” (“Onado‘li klassik turk
adabiyotida tarjima va sharh an’anasi”) mavzusidagi tadqiqot ishida
XVI asrda, usmonlilar sultoni Mehmed Uchinchi davrida yashagan
Fanoyi taxallusli tarjimon haqida ma’lumot berilgan [Yazar 2011,
194]. To'liq ismi Xizr bin Hoji Yunus bin Imod bo‘lgan bu ijodkor
Faxriddin Iroqiyning “Lama’ot” asarini usmonli turk tiliga tarjima
qilgan. Tarjimaning kirish gqismida muallif o‘zini “... ve ba’de bu
miisafir-i bi-zad ...Hizir b. Hic1 Y(inus b. ‘imad el miilakkab bi-Seyyid
Fenayi Magnisevi...” (va bu musofir Sayyid Fanoyi Mag'nisaviy
taxallusli Xizr bin Hoji Yunus bin Imoddir) deb tanishtirgandan
so‘ng, zamona hukmdori Sulton Mehmed bin Murod (Mehmed III)
va Mahmud poshoni madh etadi. Iroqiy asarining tarjima qilinish
sababini izohlar ekan, o‘zining ancha vaqt Shayx Ahaveynning
xutbalariga ergashib, saboqlariga qatnashganini, bu majlislarda
Haq oshiqlarining “Lama’ot”ni tinglash vaqtida arab va fors tillarini
bilmaganlikari uchun yetarlicha foyda olmayotganlarini ta’kidlaydi
va buni bartaraf etish uchun asarni tarjima qilib, sultonga taqdim
etish niyatiga tushadi. Muallifning forsiy tilni yaxshi bilganligi va
tarigatga mansub ekanligi uning yuqorida tilga olganimiz mulla
Fanoyi bilan ayni bir shaxs bo‘lishi mumkin degan farazga olib keladi.

Shu davrda yashab, Fanoyi taxallusi bilan ijod qilgan
shoirlardan yana biri - turk olimi A. Yildizning “Divan Edebiyatinda
Fenayi Mahlashi Sairler” (Devon adabiyotida Fanoyi taxallusini
olgan shoirlar”) tadqiqotida keltirilgan. Aniqrog‘i, ushbu tadqiqotda
Fanoyi taxallusli sakkiz nafar shaxs hagida ma’lumot beriladi. Ammo
ulardan faqat bittasi bevosita “Tarixi muluki Ajam” tarjima qilingan
davrda yashab, faoliyat yuritgan. Fanoyi Dede (vaf. 1519) taxallusli
bu ijodkor Lazkiya shahri shayxi Foniy Dedening (vaf. 1504) o‘g‘li
bo‘lib, mavlaviya tariqatiga mansub edi. Esrar Dedening Tezkire-i
Su‘ard-y1 Mevleviyye asarida Keltirilishicha, Fanoyi Dede “Siir ve
insada oldukca maharetli olup vaktinde sair-i zor-averdir” (she’r

19



Dilnavoz YUSUPOVA

va insho ilmida yetarlicha mahoratli bo‘lib, 0z davrida fasohatli
shoir - D.Y.) bo‘lgan [Dede 2000, 421 - 424]. Tazkirada uning
bitta forscha va bitta turkcha g‘azalidan namuna keltirilgan. Ushbu
jjodkorning “Tarixi muluki Ajam” asarini ko‘chirgan Fanoyi bo‘lishi
ehtimoldan xoli emas.

Shuningdek, bu davrda yashagan yana bir Fanoyi taxallusli
jjodkor Navoiy asarlarini ko‘chirgan xattotlardan biridir. U
“Xamsa”ning to‘rtinchi dostoni “Sab’ai sayyor’ni 1529 - 30-yillari
kitobat qilgan. Qo‘lyozma hozirgi kunda Boku shahridagi O‘zFA
go‘lyozmalar institutida, B 5078-raqami ostida saqlanadi. Hajmi
146 varaqdan iborat [Hakimov 1991, 18]. Agar bu xattotning
Navoiy asarlaridan xabardorligi hamda ozar turklariga aloqa-
dorligini hisobga olsak, Navoiy asarini tarjima qilgan shaxs u
bo‘lishi mumkin, degan taxmin yuzaga keladi.

Demak, ko‘rinadiki, Alisher Navoiyning “Tarixi muluki
Ajam” asarini XVI asrda usmonli turk tiliga tarjima qilgan Fanoyi
taxallusli shaxs yuqorida tilga olganimiz uch Fanoyidan biri bo‘lishi
mumkKin.

Asarning nusxalari haqida

“Tarjumayi tavorixi muluk” asari bizgacha sakkiz nusxada
yetib kelgan. ularning yettitasi qo‘lyozma, bittasi matbaa nashr,
ya'ni toshbosma [Altun 2020, 59]. Qo‘lyozma nusxalar: Qohira,
Madrid, Bolonya, Gaziantep, Vena, Fotih, Chanqiri nusxalaridir.
Toshbosma usulidagi nusxa 1785-yili Vena shahrida nashr etilgan
va uning bir donasi hozirgi kunda Toshkentda Alisher Navoiy
nomidagi O‘zbekiston Milliy kutubxonasining nodir kitoblar
bo‘limida saglanmoqda.

Qo‘lyozma nusxalardan fagat ikkitasi, ya'ni Bolonya va
Gaziantep nusxalarida ko‘chirilish sanasi gqayd etilgan. Asarning
ko‘chirilish davriga ko‘ra eng gadimiysi Bolonya nusxasi bo‘lib,
mazkur nusxada matnning ko‘chirilish sanasi 989/1581-yildir’.
Gaziantep nusxasida esa 1008/1599-yil deb ko‘rsatiladi. Madrid
nusxasida qo‘lyozmaning ko‘chirilish yili qayd etilmagan, ammo
matnning oxirgi sahifasi 24b tomonining pastki o'ng burchagidagi
muhr ostida g‘ira-shira 1055/1645 sanasini o‘qish mumkin. Hilal
Altunga ko‘ra, Fanoyi tarjimasining asl matni, ya'ni birinchi tarjima
bizgacha yetib kelmagan. Yuqoridagi nusxalar muallif tarjimasi
asosida ko‘chirilgan noma’lum nusxa asosida amalga oshirilgan.

! Asarning ushbu nusxasi hagida ma’lumot bergan D.Salohiy bu sanani milodiy
1640/41-yil deb ko‘rsatgan [Salohiy, 2006].

20



Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam” asarining usmonli tarjimoni sifatida

Oohira va Madrid nusxalari nasxda; Fotih, Vena, Changiri
nusxalari ta’liq; Gaziantep nusxasi arab nasx yozuvida, Bolonya
nusxasi nasx yozuvida ko‘chirilgan. Barcha nusxalarda har bir
sahifaga o'n to‘qqiz satr matn joylashtirilgani holda Bolonya nusxasi
o‘n besh gatordan iborat matnni o‘z ichiga oladi.

Nusxalar o‘rtasidagi munosabatlarga ko‘ra, kamida ikkita
nusxa bizgacha yetib kelmagan yoki hanuz topilmagan. Ulardan
biri tarjimon nusxasidir. Tarjimon nusxasidan ko‘chirilgan nus-
xalarni shartli ravishda ikki guruhga ajratish mumkin. Birinchi
guruh Qohira va Madrid nusxalari bo‘lib, ular Chag‘atoy tilidagi asl
matnga til va imlo nuqtayi nazaridan yaqinroqdir. Ikkinchi guruh
esa noma’lum nusxadan ko‘chirilgan Bolonya guruhi bo‘lib, qolgan
nusxalar shu nusxa asosida kitobat gilingan va ulardagi matnda
Onado'li turkchasining yetakchilik qilishi kuzatiladi [Altun 2020,
62]. Demak, yo‘qolgan nusxaning ikkinchisi Bolonya guruhiga asos
bo‘lgan noma’lum nusxadir.

"Tarjumayi tavorixi muluk” asarining mugaddima qismida
muallif mazkur asarni tarjima qilish sababini bir majlisda yig‘ilgan
taniqli kishilarning iltimosi bilan izohlaydi:

“..bu fakr ehlintii hak-i payr ve fena destiniiii badiye-
peymayi, yani fakir i hakir Fenayi, bir giin Hazret-i Mir Ali Sir
Nevayi'ntifi Tevarih-i Miiltk adlu risalesini bir sahib-devletiin meclis-i
serifine tuhfe ve mabhfil-i miinifine hediyye arz eylemisdi. (iin ol
ali-sanuni iltifat nazarlariyla miiserref olup birka¢ varak miitalaa
olundukda tab-1 seriflerine gayetde matbuve dil-pezir ve nihdyetde
mergub ve bi-nazir geliip fevka’l-hadd istihsan ve tahsin buyurdilar.
Ve ol meclisde hazir olan ashabdan bazi istimaindan zevk-nak olup,
ol sahib-devletden iltimas eylediler ki buni bir kisi Tiirki tslibi tizre
imla édiip Tirki tabir eyleye; ta her kisi fehvasini fehm édtip miitala
asindan mahziiz ve behre-mend ola” (“...bu faqirlar ahlining oyog‘i
ostidagi tuproq va fanolik sahrosining kezib yuruvchisi, ya’'ni faqir va
haqir Fenoyi bir kuni Hazrati Mir Alisher Navoiy qalamiga mansub
“Tavorixi Muluk” nomli risolani bir davlat egasining sharafli majlisiga
tuhfa va ulug’ majlisiga hadya sifatida taqdim etgan edi. Ushbu oliy
martabali zotning iltifotli nigohlari bilan musharraf bo‘lib, risola-
ning bir necha varag‘i mutolaa qilingach, u zotning tab‘iga nihoyatda
ma’qul, ko‘ngilga yoqarli, nihoyatda manzur va tengsiz bo‘lib
tuyuldi hamda haddan ziyod maqtov va tahsinga sazovor bo‘ldi.
Shuningdek, o‘sha majlisda hozir bo‘lgan ayrim kishilar uni
tinglashdan zavqlanib, davlat egasidan iltimos qildilarki, bu asarni
bir kishi turkiy uslubda imlo qilib, turkiy iboralar bilan bayon etsin;

21



Dilnavoz YUSUPOVA

toki har bir kishi uning mazmunini anglab, mutolaasidan bahramand
bo‘lsin”).

Afsuski, bunda muallif shaxslar nomi, majlis bo‘lib o‘tgan
hudud va voqgea sanasini keltirib o‘tmagani uchun majlisdagi
taniqli kishilar, tarjimonning aniq shaxsi va tarjima amalga
oshirilgan yil noma’lum bo‘lib qolmoqda.

Shu o‘rinda yana bir jihatni ta’kidlash lozim. Asarning
Qohira va Madrid nusxalarida Fanoyi turk tilini (Onado‘li
turkchasini) yaxshi bilmasligi, lekin ulug‘larning iltimosini yerda
goldirmaslik uchun asar tarjimasiga kirishganini g‘oyat kamtarlik
bilan bayon etadi:

“Ol hazret dahi bunlaruii iltimasini kabul ve makstidini hustle
mevstl kilup, ol hizmeti yine bu bendeye havale eylediler. Fakir dahi
binaen ala isaretihi’l-aliye, ba-viicud-1 bizaat-i kalil ve niisha-y1
alil, hentiz Tiirkce bilmez-iken kendiiyi Tiirkge biliir zum édiip... bu
kiistahliga ikdam ve bu bi-edebane vaza iltizam eyledi. Fuzalanun
fazla-i ihsanindan merct ve miitevakki dur ki, bu hakiriif edebsizligini
magzir ve orani bir aybini damen-i atifetleriyle mestiur buyurup
galat vakiolan yérleri 1slah eyleyeler” (“O‘sha hazrat ham ularning
iltimosini qabul qilib, magsadlarining ro‘yobga chiqishini ta’'minlab,
mazkur xizmatni yana shu bandaga topshirdilar. Bu faqir ham oliy
ishoratlariga binoan, ozgina salohiyat va zaif bir nusxa mavjud
bo‘lishiga garamay, hali turk tilini bilmas ekan, o‘zini go‘yo turk
tilini biladigandek tutib... bu jasoratga qo‘l urdi va bu adabsizona
vazifani zimmasiga oldi. Fazilat egalari oz fazl-u ehsonlaridan
marhamat ko‘rsatib, bu haqirning adabsizligini uzrli deb bilib,
undagi ayrim kamchiliklarni oz muruvvat etaklari bilan yopib,
xato bo‘lgan joylarni isloh qgilsalar, degan umid va intizorda turur”).

Qizig'i shundaki, Fanoyining Anadolu turkchasini bilmasligi
fagat Qohira guruhiga mansub nusxalarga Kkiritilgan, ikkinchi
guruh qo‘lyozmalarda bu ma’lumot uchramaydi. Hilal Altunga
ko‘ra, Fanoyi asarni ikki bosqichda tarjima qilgan. Birinchi bosqich
tarjimaning Qohira va Madrid nusxalari matnini oz ichiga oladi.
Ikkinchi bosqich esa Bolonya guruhidagi nusxalar bilan bog'liq.
Ehtimol sifatida shuni aytish mumkinki, Fanoyi tarjimaning ilk
variantini shaxsan o‘zi qayta ko‘rib chiqib, keyingi variantda Onado‘li
turkchasini yaxshi bilmasligi bilan bogliq qismni olib tashlagan,
matndagi chig‘atoycha imlo va til unsurlarini kamaytirishga harakat
qilgan.

Hilal Altun asl matnni tarjima bilan solishtirar ekan,
shunday yozadi: Madrid va Qohira nusxalarida mavjud bo‘lgan va

22



Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam” asarining usmonli tarjimoni sifatida

boshqga nusxalarga kiritilmagan “Turk tilini bilmasa ham bu ishni
0‘z zimmasiga oldi” iborasidan tarjimonning Onado’li turkchasini
keyinroq o’rgangani tushuniladi. Tarjima qilgan kitobining manba
tilini ganchalik bilishi borasida hech ganday muammoning yo‘qligi
Fanoyining ona tili chig’atoy tili bo’lganligi va muallifning o‘zi
sharqiy turklardan ekanligiga kuchli dalildir” [Altun 2020, 51].
Madrid va Kohira nusxalarida boshqa nusxalarga qaraganda shar-
qiy turkchadan kengroq foydalanilgan. Hilal Altun tanqidiy matn
uchun Qohira guruhidagi tahrir gilinmagan matnni asos qilib oladi.
Chig‘atoycha manba sifatida “Tavorih-i Muluk-i Acem”ning “Fotih”
nusxasidan, tarjimalar uchun esa Qohira nusxasidan foydalanadi.
Asar nomi turli nusxalarda turli nomlar bilan keltirilgan:
“Tevarih-i Muluk-i Acem”, Tarih-i Fendyl (Vena nusxasi). “Risolat
at-tavorix” (Bolonya nusxasi), “Tarth-i Miilik-i Nevayi Terciime-i

=N

Fakir Fenayi” (Fotih va Chankiri nusxalari).

“Tarixi muluki Ajam” va “Tarjumayi tavorixi muluk”

bilan bog‘liq ayrim muqoyasalar?!

Mutarjim matnni usmonli turk tiliga tarjima qilish jarayonida
asliyatdagi matnni asosan so‘zma-soz o‘girishga harakat qilgan.
Biroq vaqt-vaqti bilan ayrim o‘rinlarda o‘zgarishlar ham ko‘zga
tashlanadi. Bular: matnga ba’zi ma’lumotlarni qo‘shish, ba'zi faktik
ma’lumotlarni o‘zgartirish, ba’zan esa ayrim o‘rinlarni qisqartirish
bilan bogliq o‘zgarishlardir. Ushbu o‘zgarishlarning ba’zilarini
keltirib o‘tamiz:

- Fanoyi asarida qisqacha mugaddima mavjud bo‘lib, unda
Allohga hamd, Payg‘ambarga na’t va asarning tarjima qilinish
sababi bayon qilinadi. Keyin “Og’‘ozi kitob” sarlavhasi ostida asosiy
matn boshlanadi.

- Podshohlar nomida ayrim o‘rinlarda farqglar kuzatiladi.
Masalan, ashkoniylarning 14-hukmdori Navoiy asarida Yalosh binni
Yalosh nomi bilan, Fanoyi tarjimasida esa Firtiz bin Erdevan nomi
bilan keltiriladi.

- Tarixiy asarlarda Kkeltirilgan sulolalar va podshohlar
bilan bog‘lig ma’'lumotlar tarjimada bir oz farqli yoki gisqartirilgan
holatda tarjima qilingan. Masalan, ashkoniylar sulolasiga mansub

! Biz bu o‘rinda giyos uchun “Tarixi muluki Ajam”ning L.Xalilov tayyorlagan
tanqidiy matnidan foydalandik. Ayrim o‘rinlarda Fransiya Milliy kutubxonasida
Surrl. turc. 316-317 raqamlari ostida (xattot Ali Hijroniy) va Istanbul shahridagi
To‘pqopi-Revan kutubxonasida 808 raqami ostida saglanayotgan (xattot Darvesh
Muhammad Toqiy) Navoiy kulliyoti tarkibidagi “Tarixi muluki Ajam” asari
go‘lyozmalariga ham murojaat qildik.

23



Dilnavoz YUSUPOVA

podshohlarning umumiy soni va manbalarda Kkeltirilish o‘rnida
farqglar kuzatiladi. Qiyoslang:

“Tarixi muluki Ajam”da:

Vaashkoniylar bu muxtasarda o‘n besh kishi bitildiva “Nizomut-
tavorix”da o‘n kishi (ta’kid bizniki - D.Y.) bitilibdur va Banokatinda
o'n to'rt kishi bitilibdur va “Jomeut-tavorix”i Jaloliyda yigirma kishi va
“Guzida”da Hamdulloh ul-mustavfi uch firqa qilib, yigirmi bir podshoh
bitibdur va ani muluki tavoyifdin tutubdur.

“Tarjumayi tavorixi muluk” asarida:

Ve Eskanilerden bu muhtasarda on bés kisi yazildi. Ve Niza-
mii’'t-Tevarih’de onyédi kisi (ta’kid bizniki - D.Y.) yazildi. Ve Glizide’de
Hamdullah Miistevfi ii¢ firka kilup, yigirmi bir padisah yazup ve anlari
Miiluk-i Tavayif tutupdur. (“Ushbu muxtasarda ashkoniylardan
o‘n besh kishi qayd etildi. “Nizomut-tavorix” asarida esa o‘n yetti
kishi yozilgan (ta’kid bizniki - D. Y.). “Guzida” asarida Hamdulloh
Mustavfiy ularni uch guruhga ajratib, yigirma bir podshohni zikr
etgan va ularni “Muluki tavoif” sifatida qayd qilgan.”).

Har bir podshoh qissasidan keyin Kkeltirilgan she’riy
parcha Navoiy asarida “she'r”, “bayt” yoki “masnaviy” nomi bilan,
Fanoyi asarida esa fagat “masnaviy” nomi bilan keltirilgan. Ayrim
o‘rinlarda she’riy parchalar hajmida farqglar kuzatiladi. Xususan,
Shaddod va Shadidga bag‘ishlangan qissadan keyin Navoiyda
1 bayt, tarjimada 2 baytli she’r keltirilgan. Yoki Peshdodiylar
tabaqasining so‘nggi vakili Girshosbga atalgan 4-misra masnaviy
ikki asarda butunlay farq qgiladi. Qiyoslang:

Navoiyda:

Chu qolmas na zolim, na odil kishi.

Fanoyida:

Yétiirdi afia da nige diirlii gam.

Shuningdek, asar xotimasida Kkeltirilgan va Husayn
Bayqaroga bag‘ishlangan masnaviy hajmida ham nomutanosiblik
mavjud. Navoiy asarida masnaviy ellik baytdan iborat. Fanoyi
tarjimasi esa qirq olti baytni tashkil etadi. Unda quyidagi to‘rt bayt
tushib qolgan:

- Muni shohlig” desa ermas yirogq,

Ki g‘aflatdin ogohliq yaxshiroq (12-bayt).
- Ki oni kiyurgon zamon qoshinga,

Borisin nisor ayladim boshinga (20-bayt).

24



Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam” asarining usmonli tarjimoni sifatida

- Valodat kunidin tutub to bu dam,
Borin sharh ila aylagaymen raqam (34-bayt).

‘Debon borchaning mulku davronini,
Muayyan qilib davri poyonini (37-bayt).

Xulosa

Alisher Navoiy “Tarixi muluki Ajam” asarining usmonli
turk tiliga tarjimasini tadqiq etish asnosida quyidagi xulosalarga
kelindi:

1. Navoiyning “Tarixi muluki Ajam” asari XVI asrda Fanoyi
taxallusli ijodkor tomonidan usmonli turk tiliga tarjima qilingan
va ushbu tarjima matni fanda “Tarixi Fanoyi” (Tarih-i Fendyi) yoki
“Tarjumayi tavorixi muluk” (Terctime-i Tevdrih-i Miiliik) nomi bilan
ataladi. Asarning tarjimoni mulla Fanoyi sharqiy turklardan bo‘lib,
uning asl ismi, yashagan hududi hamda tavalludi va vafoti sanalari
haqgida aniq ma’lumotlar yo‘q. U forsiy tilni va Navoiy tili (chig‘atoy
turkchasi)ni yaxshi bilgan.

2. “Tarjumayi tavorixi muluk” asari bizgacha sakkiz
nusxada yetib kelgan. Ulardan yettitasi qo‘lyozma, bittasi matbaa
nashr, ya’ni toshbosmadir. Bu nusxalarning eng qadimgisi
989/1581-yilga tegishli.

3. Tarjimaning asl nusxasi, ya'ni tarjimon nusxasi bizgacha
yetib kelmagan. Bizga faqat tarjimon nusxasidan ko‘chirilgan
nusxalargina ma’lum. Ularni shartli ravishda ikki guruhga ajratish
mumkin. Birinchi guruh Qohira guruhi bo‘lib, ular chig‘atoy tilidagi
asl matnga til va imlo nuqtayi nazaridan yaqinroqdir. Ikkinchi guruh
esa noma’lum nusxadan ko‘chirilgan Bolonya guruhi bo‘lib, qolgan
nusxalar shu nusxa asosida kitobat gilingan va ulardagi matnda
Onado‘li turkchasining yetakchilik qilishi kuzatiladi.

4. Fanoyiasarni usmonli turk tiliga tarjima qilish jarayonida
asliyatdagi matnni asosan saqlab qolgan. Faqat asarning boshiga
kichik muqgaddima ilova qilib, Allohga hamd, Payg‘ambarga
na’'tdan so‘'ng asarning tarjima qilinishi sababini gisqacha bayon
qilgan. Tarjima matnidagi ayrim o‘zgarishlar, xususan, unga ba’zi
ma’lumotlarni qo‘shish, ba’zan esa ayrim o‘rinlarni qisqartirish
bilan bog‘lig o‘rinlar tarjimonning o‘zi yoki keyinchalik xattotlar
tomonidan amalga oshirilganligi ma’lum emas.

Umuman olganda, Navoiy asarining XVI asrda usmonli turk
tiliga tarjima qilinishi buyuk mutafakkirning tarixnavislik faoliyati
Usmonlilar saltanatida yuqori giymatga ega bo‘lganligini ko‘rsatadi.

25



Dilnavoz YUSUPOVA

Adabiyotlar

Alisher Navoiy: qomusiy lug‘at. 2016. 1-2-jildlar. Mas’ul muharrir
Sh. Sirojiddinov. Toshkent: Shargq.

Alisher Navoiy. 2000. Muhokamat ul-lug‘atayn. Tarixi anbiyo va hukamo.
Tarixi muluki Ajam. MAT. 20 jildlik, 16-jild. Toshkent: Fan.

Altun, H. 0. 2020. Terctime-i Tevarih-i Miiliitk. Nevayi'nin Fars Hiikiimdarlari
Tarihi (Inceleme-Tenkitli Metin-Dizin). Istanbul.

Dede, E. 2000. Tezkire-i Su‘ard-y1 Mevleviyye, Inceleme-Metin (haz. ilhan
Geng). Ankara.

Esir, H. A. 2014. Bursali Lamii Celebi'nin Ferhdd u Sirin’inin Ali Sir Nevai'nin
Ferhad u Sirin’i ile Mukayesesi. TUDED, C. L, S. 50, s. 39-64.

Hakimov, M. 1991. Alisher Navoiy asarlarini ko‘chirgan xattotlar. Toshkent:
Fan.

Kleinmichel, S. 2006. Ali Sir Nevayi ve Osmanli Sairleri (Cev. Nurettin
Demir). Tiirk Edebiyati Tarihi I (Ed. T. S. Halman, O. Horata ve
digerleri) ichida (s. 683-691). Istanbul: T.C. Kiiltiir ve Turizm
Bakanlig1 Yayinlari Kultiir Eserleri Dizisi: 399.

Levend, A.S. 1966. Ali Sir Neval. Tiirk Dili ve Edebiyat Dergisi, 173. TDK Yay.

Levend, A. S. 1958. Tiirkiye Kitaplklarindaki Nevdi Yazmalari. TDAY-
Belleten. TDK Yay.

Levend, A. S. 1984. Divan edebiyati. istanbul.

Salohiy, D. 2006. Navoiying Rum diyoriga tuhfa-si. 0°ZAS, N2 5.

Tiirk, V. 2010. Lehgeler Arasi Iligkiler ve Oguz Tiirkcesinde bir Neval
Eseri. TUBAR, S. 28, s. 395 - 408.

Turk, V. 2021. Tirkiye'de Ali Sir Nevayl Calismalari. Tiirk Diinyast Dil ve
Edebiyat Dergisi, 52,403 — 44 2.

Yazar, S. 2011. Anadolu Sahast Klasik Tiirk Edebiyatinda Terciime ve Serh
Gelenegi. Istanbul Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
(Basilmamis Doktora Tezi). Istanbul.

Yildiz, A. 2003. Divan Edebiyatinda Fendyl Mahlash Sairler. Cumhuriyet
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 7(1): 345 - 355.

Xalilov, L. 1975. Alisher Navoiy “Tarixi muluki Ajam” asarining tekstologik
tadgqiqoti. PhD dissertatsiyasi. Toshkent.

Cetindag, Y. 2002. Ali Sir Nevdyi'nin Bati Tiirkgesi Divan Edebiyatina Tesiri
(XVI. Yiizyil Sonuna Kadar). Gazi Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii Doktora Tezi, Ankara.

Cetindag, Y. 2010. Ali Sir Nevayi-Ahmet Pasa Etkilesimi ve Otuz Ug Gazel.
Bursali Sair Ahmet Pasa ve Dénemi Sempozyum Bildirileri.
Bursa: Bursa Biiyliksehir Belediyesi Yayinlari.

Erkinov, A. 2019. Navoiy ijodining xorijlik tadqiqotchilari. Ozbek tili va
adabiyoti 2: 34 - 39. Toshkent.

Yusupova, D. 2021. Alisher Navoiy “Xamsa”sining usmonli turk adabiyotiga
ta’siri. “Xamsa” poetikasi:vazn, qofiyava mazmun mushtarakligi.
Toshkent: Tamaddun.

Qayumov, A. 2011. Dilkusho takrorlar va ruhafzo ash’orlar. Toshkent:
Sharq.

O‘zbek adabiyoti tarixi. 1977. Besh jildlik, 2-jild (XV asrning ikkinchi yarmi).
Toshkent: Fan.

26



Fanoyi Sheroziy “Tarixi muluki Ajam” asarining usmonli tarjimoni sifatida

Fanoyi Shirazi as the Ottoman Translator of
Tarikh-i Muliik-i ‘Ajam

Dilnavoz Yusupova'!

Abstract

This article researches issues related to the sixteenth-century
Ottoman Turkish translation of Alisher Navo'i's Tarikh-i Muliik-i ‘Ajam
carried out by Fanoi Sheroziy. The author advances three hypotheses con-
cerning the identity of the translator writing under the pen name Fanoi
and seeks to substantiate them on the basis of surviving manuscript copies
of the work. Eight copies of Tarjumayi Tavarikh-i Muliik are currently known
to scholarship: seven manuscripts and one lithographic (stone-printed)
edition. The earliest of these copies dates to 989/1581. The original trans-
lator’s autograph has not survived, and all extant copies are derived from
that lost exemplar. By comparing Navo'i’s original text with Fanoiy’s trans-
lation, the author identifies a number of textual divergences. The study
argues that, while the source text is largely preserved in Fanoi’s trans-
lation, certain additions and occasional omissions may be attributable
either to the translator himself or to later scribes who copied the text.

Key words: literary influence, translation, manuscript copies,
lithographic edition, history of kings.

References

Alisher Navoiy: qomusiy lug‘at. 2016. 1-2-jildlar. Mas'ul muharrir
Sh. Sirojiddinov. Toshkent: Sharq.

Alisher Navoiy. 2000. Muhokamat ul-lug‘atayn. Tarixi anbiyo va hukamo.
Tarixi muluki Ajam. MAT. 20 jildlik, 16-jild. Toshkent: Fan.

Altun, H. 0. 2020. Terciime-i Tevarith-i Miilik. Nevdyi'nin Fars
Hiikiimdarlar: Tarihi (Inceleme-Tenkitli Metin-Dizin). istanbul.

Dede, E. 2000. Tezkire-i Su‘ard-y1 Mevleviyye, Inceleme-Metin (haz. ilhan
Geng). Ankara.

Esir, H. A. 2014. Bursali Lamil Celebi'nin Ferhdd u Sirin’inin Ali Sir
Nevai’nin Ferhdad u Sirin’i ile Mukayesesi. TUDED, C. L, S. 50, s.
39-64.

Hakimov, M. 1991. Alisher Navoiy asarlarini ko‘chirgan xattotlar. Toshkent:
Fan.

Kleinmichel, S. 2006. Ali Sir Nevayi ve Osmanli Sairleri (Cev. Nurettin

! Dilnavoz R. Yusupova - Doctor of Philological Sciences, Professor, Tashkent
State University of Uzbek Language and Literature named after Alisher Navo'i.
E-mail: mumtoza_dil@mail.ru

ORCID ID: 0000-0002-9955-0891

For citation: Yusupova, D. R. “Fanoyl Shirazi as the Ottoman Translator of
Tarikh-i Muluk-i ‘Ajam”. Golden Scripts 4: 16 - 28.

27



Dilnavoz YUSUPOVA

Demir). Tiirk Edebiyati Tarihi I (Ed. T. S. Halman, O. Horata ve
digerleri) ichida (s. 683-691). istanbul: T.C. Kiiltiir ve Turizm
Bakanlig1 Yayinlari Kultiir Eserleri Dizisi: 399.

Levend, A. S. 1966. Ali Sir Nevai. Ttirk Dili ve Edebiyat Dergisi, 173. TDK Yay.

Levend, A. S. 1958. Tiirkiye Kitaplklarindaki Nevdi Yazmalari. TDAY-
Belleten. TDK Yay.

Levend, A. S. 1984. Divan edebiyat.i. [stanbul.

Salohiy, D. 2006. Navoiying Rum diyoriga tuhfa-si. 0ZAS, Ne 5.

Tiirk, V. 2010. Lehgeler Arasi iliskiler ve Oguz Tiirkcesinde bir Nevai Eseri.
TUBAR, S. 28, s. 395 - 408.

Turk, V. 2021. Tirkiye'de Ali Sir Nevayi Calismalari. Tiirk Diinyast Dil ve
Edebiyat Dergisi, 52,403 — 442.

Yazar, S. 2011. Anadolu Sahast Klasik Tiirk Edebiyatinda Terciime ve Serh
Gelenegi. Istanbul Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
(Basilmamis Doktora Tezi). Istanbul.

Yildiz, A. 2003. Divan Edebiyatinda Fendyl Mahlash Sairler. Cumhuriyet
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 7(1): 345 - 355.

Xalilov, L. 1975. Alisher Navoiy “Tarixi muluki Ajam” asarining tekstologik
tadgqiqoti. PhD dissertatsiyasi. Toshkent.

Cetindag, Y. 2002. Ali Sir Nevdyi'nin Bati Tiirkcesi Divan Edebiyatina
Tesiri (XVI. Yiizyil Sonuna Kadar). Gazi Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii Doktora Tezi, Ankara.

Cetindag, Y. 2010. Ali Sir Nevayi-Ahmet Pasa Etkilesimi ve Otuz Ug
Gazel. Bursali Sair Ahmet Pasa ve Dénemi Sempozyum
Bildirileri. Bursa: Bursa Biiyliksehir Belediyesi Yayinlari.

Erkinov, A. 2019. Navoiy ijodining xorijlik tadqiqotchilari. Ozbek tili va
adabiyoti 2: 34 - 39. Toshkent.

Yusupova, D. 2021. Alisher Navoiy “Xamsa’sining usmonli turk
adabiyotiga ta’siri. “Xamsa” poetikasi: vazn, qofiya va mazmun
mushtarakligi. Toshkent: Tamaddun.

Qayumov, A. 2011. Dilkusho takrorlar va ruhafzo ash’orlar. Toshkent:
Sharq.

Ozbek adabiyoti tarixi. 1977. Besh jildlik, 2-jild (XV asrning ikkinchi yarmi).
Toshkent: Fan.

28



